
Bioarte como indicador de lo que viene después
Juan Carlos Bermúdez, Cuernavaca, Morelos. 2025

Repensar los conceptos es también
propiciar o desencadenar otros pro-
cesos de pensamiento, y por ende
diálogo, útles para encontrarnos ya
en otros rumbos.1

Los límites se contraen o se expan-
den, la porosidad es característca de
toda frontera: quienes habitan asu-
men la habilidad de responder.

Premisas:

• Los prefjos modifcan o acotan el signifcado de una palabra base, dicha palabra perdura modifca-
da. La tarea de inventar un humanismo que viene después, vincula la brumosa tradición de la me-
moria con la imaginación de promesas en un presente de co-exo-estancia; coexistr es estar con/en
los otros y lo otro.

• Ha comenzado la invención de una era posthumanista en la que se reescribe la corporalidad, la
producción simbólica y las coordenadas espaciotemporales.

• Entender la antropización permite especular sobre el posthumanismo de nuestra era.

• El tránsito hacia un humanismo que viene después2, se realiza en compañía del humano que viene
después, es un caminar junto a transhumanos y posthumanos.

• El humanismo se nutre de la experiencia artstca, insttucionalizando el Arte como campo diferen-
ciado de producción humana. El arte que es humana y humaniza, cruza los límites porosos de la Es-
tétca, para que lo artstco partcipe en las transiciones postantropoides que sostenen el humanis-
mo que viene después.

• Lo artstco señala las relaciones tecnonaturales de coexistencia. La tecnología afecta y media el es-
tar antropogenétco en compañía y acompañando. El antropoide nunca está solo y se defne por la
mediación técnica.

1 Baizabal, Emma (2024). Tecnológicamente habitan las criaturas. Refexiones marginales. Dossier#80, nº80. 26 marzo de 
2024. Cons: 12/04/2024. htps://refexionesmarginales.com/blog/2024/03/26/tecnologicamente 

2 Recurro al concepto planteado por Josefna Ludmer, quien dictó la clase "Lo que viene después", en el contexto de la 
celebración de los diez años del Doctorado en Literatura de la Facultad de Letras UC, el 6 de diciembre del 2012. 
( htps://www.youtube.com/watch?v=nI0wBaETdkA&t=812s ). En esta plátca enriquece la lectura realizada en ocasión del 
otorgamiento del ttulo Honoris Causa de la Universidad de Buenos Aires dos años antes ( htps://lavaca.org/notas/lo-que-
viene-despues/ Cons: 16/06/2025). xxxx “Lo que viene después es como un movimiento de historización del presente; un 
modo de periodizar y un modo de imaginar el cambio porque traza una secuencia, se pone en un devenir e implica una 
concepción dinámica de la refexión.”

https://reflexionesmarginales.com/blog/2024/03/26/tecnologicamente
https://lavaca.org/notas/lo-que-viene-despues/
https://lavaca.org/notas/lo-que-viene-despues/
https://www.youtube.com/watch?v=nI0wBaETdkA&t=812s


El humanismo moderno, arraigado en la Ilustración, no resuena en la actualidad tecnonatural. El concep-
to “tecnonatural” lo desarrolla el flósofo español Félix Duque, planteando un bucle en el que, lejos de rea-
frmar el antropocentrismo, el ser humano, mediante la técnica, transforma la naturaleza y es transforma-
do por ella. 

La presencia humana es indisociable del lugar a la vez que el lugar no puede ser indiferente a la humani -
dad. Es más accesible comprender la interacción biológica desde la aproximación antropológica de Phili-
ppe Descola, quien ve en la forma de vida Achuar3 una relación simbiótca con la naturaleza, que establece
la interlocución en una red de reciprocidades con la selva. Duque parte de un escenario más amplio y una
cronología más extensa para ir cerrando su enfoque a las formas de vida promovidas dentro de la tradición
eurocéntrica. Al inicio, un periodo primordial, donde las relaciones humano/ambientales se rigen por las
técnicas de caza, hasta llegar al estado tecnonatural cibernétco, que fomenta la vida común al integrar
todo en la tecnología de redes, hasta el extremo de compartr el mundo reducido a circulación de datos;
simbiosis sobre una red de control e información que, paradójicamente antcipa la no vida, la revelación de
la sexta extnción masiva en la cual la especie humana propicia su propia desaparición. 

Aunque coincidan al fnal, la revisión de la antropogénesis se puede realizar desde otra vertente, acep -
tando el relato elaborado por Peter Sloterdijk, de cómo padecemos un miedo ancestral a la técnica: toda
técnica ha sido y es un momento contranatural, porque aplica principios que uno no encuentra en la natu-
raleza, por ejemplo, la precisión como corta el flo de un cuchillo, la rueda que rota y permite transportar,
el recorrido parabólico de las fechas o el arte de anudar. La técnica ha sido durante milenios alotécnica
[allos= otro], es decir, mecánica fabricada para realizar funciones contranaturales y geométricamente abs-
tractas. En la actualidad se ha alcanzado a ver por primera vez, el umbral de conversión de la técnica con
propiedades similares a la naturaleza: homotécnica en lugar de alotécnica. Quien pudiera escribir como
Dios, plantea Sloterdijk, daría al concepto de escritura un signifcado que ningún amanuense humano ha
entendido hasta el momento. Los genetstas y los especialistas en informátca escriben ya de otra manera.
La biotecnología trasciende la intervención clínica por medio de prótesis mecánicas para decodifcar y re-
codifcar la información genétca, actuando directamente sobre aquello que funda y regula lo vivo. De ma-
nera análoga procede la fsicoquímica, profundizando en aquello que está escrito tras la materia, en una
lectura apocalíptca que puede escribir catastrófcamente.

[...] la memoria colectva tene razón al retener el mes de agosto de 1945, con sus dos explosiones
atómicas en las ciudades de Japón, como la fecha del apocalipsis fsico, y el mes de febrero de 1997,
donde la existencia de las ovejas clonadas se hizo pública, como la fecha de un apocalipsis biológico.
De hecho, estas son dos fechas clave en el juicio del ser humano contra sí mismo, dos fechas que
demuestran como cada vez menos el ser humano puede ser concebido a partr del animal. Pero
también demuestran que el "hombre"--permaneceremos como tales, hasta nueva orden, a esta
problemátca singular--, no existe bajo el signo de lo divino, sino de lo monstruoso. Con su técnica
avanzada, se proporciona una prueba de como el hombre bascula en prueba de monstruosidad. Es
a partr de esta prueba con la que se ocupa de la onto-antropología.4

El juego de ideas del flosofo alemán oscila entre el gesto de apartar aquello que vela lo oculto, implícito
en “apocalipsis”, a la vez que se percibe el eco de la tradición cristana que antcipa el juicio fnal. La tecno -
logía multplica la capacidad de descifrar, al punto de no poder polarizar el mundo a partr de los datos de
lo vivo y lo no vivo, de lo material y lo energétco, produciendo un mundo que radicaliza la recursividad
tecno-natura planteada por Duque.

3 Pueblo indígena amazónico que habita en la región fronteriza entre Ecuador y Perú, junto al cual convivió Descola a fnes de 
los setenta.

4 Sloterdijk, Peter (2000). La domestcaton de l’Être. Pour un  éclaircissement de la clairière. Francia:  Mille et une nuits. p. 34



El cuerpo obsoleto actualizado en el cuerpo máquina

htp://stelarc.org/_actvity-20231.php 

El bioarte, aplica técnicas de biotecnología y materiales orgánicos en la elaboración de obras artstcas.
También conocido como arte transgénico, propone la conjunción del trinomio arte, ciencia y vida, median-
te la tecnología; por esto el bioarte sirve como índice de la transición a lo que vendría después al humanis -
mo moderno, una condición humana extátca y desantropocentrada.

El caso de Stelarc (Stelios Arcadiou 1946- ), artsta Australiano de origen chipriota, ejemplifca la transi-
ción del estadio tecnonatural mecánico al cibernétco. La fascinación de la tecnología vinculada a la máqui-
na promueve una mitología en la que proliferan autómatas, robots y cyborgs; el hombre es concebido car-
tesianamente como una máquina, las relaciones del mundo se regulan en la máquina estatal que se inser-
ta en el reloj cósmico.

La “Máquina muscular”5 opera como un exoesqueleto que ejecuta una coreografa hombre-máquina. No
obstante, para poder ser consecuente con su consideración de la obsolescencia del cuerpo humano6, a
Stelarc no le basta con suplir las defciencias de este. La interfaz integra un sistema de retroalimentación
acústca, en la que los sonidos producidos son estructurados digitalmente, integrándolos a la neumátca
que opera la máquina, mejorando su funcionamiento. El cuerpo como mecanismo complementado por la

5 htp://stelarc.org/_actvity-20231.php 
6 “el cuerpo no es un contenedor donde la piel sea la frontera entre el ser y el principio del mundo, aquí el cuerpo obsoleto y 

vacío se convierte un anftrión, no para un ser, sino simplemente para una escultura” Stelarc. 2012. (“Earlier Statements.” 
htp://www.stelarc.org/ )

http://www.stelarc.org/
http://stelarc.org/_activity-20231.php
http://stelarc.org/_activity-20231.php


máquina se integra en datos acústcos que alimentan el movimiento, que a su vez, la máquina puesta en
movimiento, alimenta los datos con el sonido producido.

htp://stelarc.org/_actvity-20242.php 

Otro proyecto del mismo artsta es “El oido en el brazo” de 2000202. Utlizando técnicas de cirugía plást-
ca reconstructva, se inserta una oreja en el antebrazo. Si bien, la cirugía contempló la inserción de un mi-
crófono, este propició una infección y tuvo que ser retrado. “ El procedimiento fnal será reimplantar un
micrófono en miniatura para permitr una conexión inalámbrica a Internet, convirtendo el oído en un dis-
positvo de escucha remota para personas en otros lugares”7 . El cuerpo pierde su integridad original, para
complementarse, para posibilitar su circulación en red. 

Stelarc escribe: 

El cuerpo ahora se desempeña más allá de los límites de su piel y más allá del espacio local que
ocupa. Puede proyectar su presencia fsica en otra parte. Así que la noción de agencia única se ve
socavada, o al menos se hace más problemátca. El cuerpo se convierte en un nexo o un nodo de
agentes colaboradores que no están simplemente separados o excluidos debido al límite de nuestra
piel, o a tener que estar cerca. Así que podemos experimentar cuerpos remotos, y podemos hacer
que estos cuerpos remotos invadan, habiten y emanen de la arquitectura de nuestros cuerpos,
expresados por los movimientos y sonidos provocados por los agentes remotos. Lo que se está
generando y experimentando no es el otro biológico, sino un otro tecnológico excesivo, un tercero.
Una presencia remota y fantasma manifestada por un cuerpo situado localmente. Y con la creciente
proliferación de dispositvos háptcos en Internet, será posible generar presencias fantasma más
potentes. No solo hay CARNE FRACTAL (cuerpos y trozos de cuerpos, separados espacialmente pero
conectados electrónicamente, generando patrones similares de actvidad recurrente en diferentes
escalas); ahora hay CARNE FANTASMA (fantasma no como en fantasma, sino como en miembro
fantasma. Tecnologías háptcas que generan retroalimentación táctl y de fuerza que resulta en una
presencia más potente de cuerpos remotos). El cuerpo biológico no está bien organizado. El cuerpo
necesita estar habilitado para Internet de maneras más íntmas. El proyecto THE EAR ON ARM
sugiere una arquitectura anatómica alternatva: la ingeniería de un nuevo órgano para el cuerpo: un
órgano disponible, accesible y móvil para otros cuerpos en otros lugares, que permite a las
personas localizar y escuchar otro cuerpo en otro lugar.8

El cuerpo transhumano, modifcado para llevarlo más allá con la intención de mejorarlo, intervenido en
el marco de la insttución artstca, antcipa el humanismo que viene después; se conserva la insttucionali-
dad del arte producida bajo el humanismo moderno; el cuerpo humano, considerado obsoleto, perdura en
la capacidad de mejorarlo: la fsica y simbólica humana perduran intervenidas por la transversal tecnológi -
ca. Las premisas de antropización descritas por Sloterdijk siguen vigentes:

7 htp://stelarc.org/_actvity-20242.php 
8 Idem.

http://stelarc.org/_activity-20242.php
http://stelarc.org/_activity-20242.php


[…] el hecho de que el hombre haya podido convertrse en el ser que está en el mundo tene unas
profundas raíces en la historia del género humano de las que nos dan cierta idea los
insondables conceptos de nacimiento prematuro, neotenia e inmadurez animal crónica del
hombre. Aún se podría, ir más allá y designar al hombre como el ser que ha fracasado en su ser
animal y en su mantenerse animal. Al fracasar como animal, el ser indeterminado se precipita fuera
de su entorno y, de este modo, logra adquirir el mundo en un sentdo ontológico. Este extátco
llegar- al-mundo y esta «sobreadecuación» al ser le vienen dados al hombre desde la cuna, por
herencia histórica de su género. Si el hombre es-en-el-mundo, ello se debe a que partcipa de un
movimiento que le trae al mundo y que le expone al mundo. El hombre es el producto de un hiper-
nacimiento que hace del lactante un múndante.9

9 Sloterdijk, Peter (2006). Normas para el parque humano. Madrid: Ediciones Siruela, pp. 55-56



Natural History of the Enigma10

Eduardo Kac (Río de Janeiro, 3 de julio de 1962) es un artsta multdisciplinar de origen brasileño, es re -
conocido internacionalmente por su obra pionera en arte contemporáneo y poesía. A principios de la dé-
cada de 1980, Kac creó obras digitales, holográfcas y en línea que antciparon la cultura global en la que
vivimos hoy, compuesta por información en constante cambio. En 1997, el artsta acuñó el término "Bio
Arte", impulsando el desarrollo de esta nueva forma de arte que usa la biotecnología para intervenir en la
estructura genétca de animales, con obras como su conejo transgénico GFP Bunny (2000) e Historia Natu-
ral del Enigma (2009), que le valió el Premio Nica de Oro.11

El trabajo central de la serie "Historia Natural del Enigma" es un plantmal, una nueva forma de vida
que creé y que llamo "Edunia", una for genétcamente modifcada que es un híbrido de mí y
Petunia. La Edunia expresa mi ADN exclusivamente en sus venas rojas.
La nueva for es una cepa de Petunia que inventé y produje a través de la biología molecular. No se
encuentra en la naturaleza. La Edunia tene venas rojas en pétalos de color rosa claro y un gen mío
se expresa en cada célula de sus venas rojas, es decir, mi gen produce una proteína solo en las
venas [2]. El gen estaba aislado y secuenciado de mi sangre. El fondo rosa pétalo, contra el que se
ven las venas rojas, evoca mi propio tono de piel blanco rosado. El resultado de esta manipulación
molecular es una foración que crea la imagen viviente de la sangre humana corriendo a través de
las venas de una for.
"Historia natural del Enigma" es una refexión sobre la contgüidad de la vida entre diferentes
especies. Utliza el enrojecimiento de la sangre y el enrojecimiento de las venas de la planta como
un marcador de nuestra herencia compartda en el espectro más amplio de la vida. Al combinar el
ADN humano y vegetal en una nueva for, de una manera visualmente dramátca (expresión roja del
ADN humano en las venas de las fores), traigo a la realización de la contgüidad de la vida entre
diferentes especies.
En previsión de un futuro en el que las Edunias puedan distribuirse socialmente y plantarse en
todas partes, creé una edición limitada de paquetes de semillas de Edunia que contenen semillas
reales de Edunia. En preparación para estos paquetes de semillas, hice un conjunto de seis
litografas ttuladas "Estudios de paquetes de semillas de Edunia".
Los paquetes de semillas de Edunia son objetos híbridos que contenen semillas de Edunia. Los
imanes incrustados mantenen cerrados los Seed Packs, mientras que el espectador está invitado a
abrirlos como libros. En el texto impreso en los paquetes de semillas de Edunia, además de las
notas de crecimiento, proporciono información sobre la exposición y el período de foración.
También me dirijo al espectador directamente: "Una for prolífca, la Edunia es de foración libre en
el jardín y tolerante al clima. Es un anual que crecerá de diez a catorce pulgadas (25-30 cm) de alto
con fores onduladas de 4 pulgadas con vetas rojas. ¡Buen momento y uniformidad en la foración
garantzada!" 12

El enfoque que plantea Duque de estadios [tecno]naturales, permite relatar las transformaciones en la
manera del habitar los humanos con el planeta, al identfcar los cambios que inauguran la aparición de re -
laciones inéditas con las fuerzas materiales, relación plasmada ideológicamente: mitos, leyendas o trata -
dos cientfcos. La biotecnología, incluidas aquellas que trabajan con la reescritura genétca, fuerzan de
manera inédita la multplicidad de relaciones de vida, de las que no se puede excluir el antropoide. Los ins -
trumentos conceptuales y tecnológicos para decodifcar y recodifcar las secuencias genómicas permiten
automatzar la “escritura” mediante la capacidad generatva de las actuales inteligencias artfciales; quizá
el ejemplo más cercano se encuentra en el trabajo de laboratorio para crear las vacunas contra el SARS-
CoV-2.  

10 htps://www.ekac.org/nat.hist.enig.html 
11 htps://es.wikipedia.org/wiki/Eduardo_Kac      htps://www.ekac.org/kacbio300.html 
12  htps://www.ekac.org/nat.hist.enig.html              htps://www.ekac.org/nat.hist.enig.essay.html 

https://www.ekac.org/nat.hist.enig.essay.html
https://www.ekac.org/nat.hist.enig.html
https://www.ekac.org/kacbio300.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Eduardo_Kac
https://www.ekac.org/nat.hist.enig.html


La manera como se “produce” el artsta al hibridarse con una for, formaliza y confronta esta expresión
de fuerzas producto de la recombinación de datos. Revisando qué diferencia orgánico e inorgánico, se
comprende la porosidad  de las barreras que les diferencian, el control sobre redes y fujos de información
gana en protagonismo sobre la fuerza de transformación material. El juego genómico hace parte de mult-
plicidad de formas de reescribir mundo: la eugenesia no solo previene la vida dolorosa, sino que fuerza el
valor de la felicidad.

El principio de conjuntvidad que cohesiona comunidades, esa producción de deseo motvado por modos
de vida compartdos y por una codifcación elaborada sobre las tradiciones,  se transforma en un principio
de “conectvidad” cuando la esfera comunicatva es invadida por el automatsmo de los dispositvos infor-
mátcos, conjunto de máquinas que subsumen la comunicación humana en una red de máquinas, energía
y datos más amplia y heterogénea. Franco Bifo Berardi describe esta reducción del sentdo a signifcados
codifcados que ya no corresponden a una necesidad, sino que aparecen como eventos que se pueden
“compartr con otras singularidades que entren en una sintonía o simpata vibratoria con nuestras inten-
ciones signifcatvas”13. El término de singularidad no ha de interpretarse a la identdad subjetva, sino a
una tendencia que aplana la curva de la variedad infnitesimal hacia la unidad

La conexión no es singular, intencional o vibracional. Es, específcamente, una concatenación
operatva entre agentes de signifcado (cuerpos o máquinas) previamente formateados de acuerdo
con un código. La conexión genera mensajes que solo pueden ser descifrados por un agente que
comparta el mismo código sintáctco en que se generó el mensaje.14

Esta reducción del antropoide al código y el dato, susceptbles de ser interpretados por dispositvos que
él mismo ha creado, defnitvamente prevé una transformación del humanismo moderno o su legado en
un sistema completamente distnto. El conjuro a la discontnuidad que provee la muerte ya no es un asun -
to humano, la fcción de la “singularidad tecnológica”15 puede estar en marcha

“El circuito de la información vital que discurre desde los ácidos nucleicos hasta la escritura se
prolonga en las cintas perforadas de los autómatas hijos de otros autómatas: generaciones de
máquinas tal vez mejores que nosotros seguirán viviendo y hablando vidas y palabras que también
han sido nuestras; y traducidas a instrucciones electrónicas...”16

Por lo pronto, es mejor especular sobre el humanismo que viene después, que lo que vendrá después del
humanismo, humanos incluidos. Las posibilidades se abren en momentos de cambio, de manera que se
puede imaginar la perduración de los sistemas antropizados, sin insistr el el antropocentrismo capitalista
ni en sucumbir al anhelo de una Arcadia perdida. Hay criterios humanistas cuya conservación es conve-
niente, como es el caso de la dignidad, juicio/valor que humaniza en contraste de la transgresión humillan -
te que deshumaniza; el caso del erotsmo que hace de la vida algo fraterno en oposición a la necrocultura
que excluye radicalmente al y lo diferente. Contnuar con la sensibilidad que permite la percepción de “lo
indetectable, para leer los signos invisibles y para sentr los signos de sufrimiento o de placer del otro”17.

Contnuar con los problema de un animal diferenciado, mas no excepcional18, que ha de retomar el
aprendizaje de dar respuestas con la sufciente habilidad, considerando que el animal humano ha sido y es
con/en los otros/lo otro, superando los mitos de tecnofascinación y monetarización, para retomar la técni-

13 Berardi (Bifo), Franco (2017). Fenomenología del fn. Sensibilidad y mutación conectva. Caja Negra, Buenos Aires, p. 27
14 Idem, p.28
15 htps://es.wikipedia.org/wiki/Singularidad_tecnológica 
16 Calvino, Italo (1995). Memoria del mundo y otras cosmicómicas. 2ª ed., Siruela: Madrid, p. 186
17  Op.cit. Berardi (2017), p. 11
18 Alusión al libro Schaefer, Jean-Marie (2009). El fn de la excepción humana. Fondo de Cultura Económica: Buenos aires

https://es.wikipedia.org/wiki/Singularidad_tecnol%C3%B3gica


ca y la moneda a su función mediadora e instrumental. Es lo que comparte Donna Haraway19 y su crítca al
capitaloceno; es lo que ella imagina con las fcciones de las niñas y los niños del compost que, si bien espe -
cula sobre un tránsito hacia “especies coevolutvas vulnerables aún-no-nacidas y aún-no-salidas-del-casca-
rón”20, permite pensar desde una periodización situada en el problemátco contnuo presente humano y
en regiones partculares. La fabulación especulatva que propone, introduce el "animismo experimental" y
la simpoiesis para conceptualizar un "devenir-con" que abraza oposiciones y confictos dentro de una "car-
ne compartda", apoyando mundos específcos sobre otros. Asimismo, se destaca el papel de los "palabre-
ros de los muertos" para mantener viva la memoria de las vidas perdidas en las "Grandes Catástrofes". El
relato de ciencia fcción es presentado como un "humus más enriquecido" para la investgación y la polít-
ca, una herramienta para "improvisar las artes para vivir en un planeta herido", re-imaginando la riqueza y
practcando una "sanación práctca". Realizando un esfuerzo de transliteración, la fantasía especulatva de
Haraway coincide con el parentesco real de Kac y la “Edunia”.

Una relación fraternal no se basa en el registro civil que legaliza la identdad nacional, esta se establece
sobre la comunión que dan los códigos compartdos, teniendo en cuenta que no solo corresponden a la
precisión del lenguaje, a la taxonomía positvista producto del pensamiento analítco. La sensación afecta
los modos de aprender y producir sentdo desde la dimensión connotatva de los signos que multplica las
formas del mundo, que impulsa la recursividad puesta en marcha entre estesica, afectos y efectos; Jacques
Rancière tpifca la polítca desde este reparto de lo sensible21, pero utlizando terminología cibernétca, se
plantearía un exceso semiótco que, admitendo el error que crea ruido en el sistema, determina las fguras
que fuyen en la comunicación y sus redes, induciendo a la bifurcación que consttuye la interpretación de
sentdo.

La paradoja que plantean los mecanismos de control, es decir la cibernétca, aplicados a la computación
y ordenamiento sensible, fue abordada en los años sesenta del siglo pasado por Max Bense, quien propuso
que el el arte, como expresión de lo estétco, puede surgir de sistemas reglados si se incluye azar progra -
mado, antcipándose al arte generatvo contemporáneo, como por ejemplo obras de código que evolucio-
nan aleatoriamente dentro de parámetros. Bense resolvió la paradoja formalmente (mediante matemát-
cas y teoría de la información), pero no fenomenológicamente (no capturaba la experiencia subjetva del
arte). Su mérito fue mostrar que el control cibernétco no anula la sensibilidad, sino que la reconfgura
como interacción entre algoritmo y percepción. Aún así, hay que considerar que es en la variedad de cuer-
pos humanos donde la experiencia sensible se multplica, ampliando la experiencia de sentdo que enri-
quece la co-existencia, la interpelación, escucha y comprensión de un diálogo que matza la razón.

En la actualidad, la seguridad moderna de las insttuciones Artstca y Estétca se ha debilitado, de allí que
los párrafos anteriores sean el recorrido de un laberinto22. La generalidad de “lo artstco” como función

19 Haraway, Donna (2019). Historias de Camille. Niñas y Niños del Compost. En Seguir con el problema. Generar parentesco en 
el Chthuluceno. Consonni: Bilbao, pp. 207-251

20 Idem. p. 207
21 Por reparto de lo sensible, Jacque Ranciere se refere al sistema de divisiones y jerarquías que determina qué voces, 

acciones y formas de vida son visibles o audibles en el espacio público, y cuáles son excluidas. Establece los límites de lo 
"común" y defne quiénes pueden partcipar en él (ej.: quién es considerado ciudadano, artsta o trabajador).  La polítca y el 
arte, para Rancière, pueden interrumpir ese reparto al hacer visible lo excluido (como las luchas obreras o el arte crítco), 
creando nuevas posibilidades de igualdad. El "reparto de lo sensible" es el marco invisible que ordena nuestra experiencia 
compartda, pero también el terreno donde surgen las resistencias que lo transforman.

22 Es inevitable posarse en la problemátca artstca, cuando ésta expresión es una transversal para indicar mutaciones en la 
actualidad. Si son necesarias más referencias para la propuesta de la vinculación de arte y vida, es recomendable revisar el 
video: htps://youtu.be/0Jpqoice0rc (Rev: Nov. 19 del 2017) donde Alain Badiou sitúa dicha tendencia (“el arte viviente, 
remplaza la inmovilidad de la obra por el movimiento de la vida”). También: Badiou, Alain (2014). Fifeen Theses on 
Contemporary / Art Thèses sur l'art contemporain Page 86 | Published online: 06 Aug. 2014, Performance research, vol. 9 
issue 4 On Civility Issue. Alan Read Ed. ISBN: 978-0-415-34740 htp://www.performance-research.org/past-issue-detail.php?

http://www.performance-research.org/past-issue-detail.php?issue_id=30
https://youtu.be/0Jpqoice0rc


expresiva dirigida a la inteligencia sensible ya no es necesariamente mediada por la validación de tutoría,
mercado, mediación crítca o inserción en el museo; la generalidad de “lo estétco” como comunicación
sensible desde, para y con el cuerpo, no se limita a un discurso especializado flosófcamente, que determi-
na los valores de gusto y acota las formas del arte. La diseminación del sentdo de dichas experiencias per-
mite retomar sus vínculos con la vida, que al sumarse en la consttución inteligible de lo simbólico, siguen
siendo humanas y humanizantes; utlizando otro vocabulario, contnuan partcipando en la diferenciación
en el exceso semiótco, como poétca de vida, que puede producir el animal humano.

La piel alimenta el cerebro con percepciones del mundo y, a cambio, este suministra a la piel de
sensitvidad, inclinaciones estétcas y tendencias: deseo. El deseo no es la necesidad de algo, sino la
creación sensible del mundo en tanto entorno cargado de sentdo estétco.23

Vida poética

Encarnar el mundo no se trata del sentmiento anacrónico heredado del Romantcismo, si bien ese imagi-
nario cultural occidentalizante resuena y no es tan distante. La inteligencia sensible no corresponde única-
mente a la domestcación a partr de la educación estétca, planteada por Friedrich Schiller; ni la inteligen -
cia emocional se refere exclusivamente a la economía asertva de afectos y sentmientos, desarrollada por
psicólogos como Daniel Goleman, Peter Salovey o John Mayer. Percibir el mundo en carne propia, a la vez
que se le reconoce desde la multplicidad de la vida y lo vivo, permite comprender a los volcanes en tanto
“lagrimales de la terra”24. Más allá de la poesía, manifestación artstca desde el lenguaje, la lingüístca es-
tablece la poétca como una manera de operar el lenguaje junto a otras cinco funciones. Siguiendo este
sentdo informátco y comunicatvo25, la atención formalmente seducida, supera la claridad de enuncia-
ción, cuyo valor se reduce a validar o disentr, a lo afrmatvo contra lo negatvo, el si o el no, es decir, el
“bit” como simplifcación del valor informatvo, claro y conciso. La poétca, manera de funcionar del len-
guaje, ayudada por la forma, aumenta la complejidad de los enunciados, diseminando el signifcado al con-
notarlo en multplicidad de interpretaciones, es una llamada de atención a partcipar en la producción de
sentdo. Involucrar la atención para conducirla en el mercado, es la manera como la publicidad utliza los
recursos poétcos vinculados a la vida de consumo. Pero la partcipación comunicatva puede también diri-
girse para imaginar y permitr lo diferente, lo excéntrico, la comunicación abierta volcándose a la escucha;
así se llega a resttuir la tendencia infnitesimal de variaciones, volviendo a permitr sentr la sutleza de sig -
nos que dan riqueza al reconocimiento del/lo otro. Además de favorecer los puntos de conjunción, de co-
munión compartda: hacer posible el encuentro y coexistencia sobre la diferencia, que implica la relación
en comunidad. En este sentdo se puede coincidir con la idea de exceso semiótco planteada por Berardi: 

El acto de lenguaje, funcional a la comunicación, tene lugar gracias al intercambio de signos que
tenen un signifcado convencionalmente establecido, un sentdo que tene la característca de la
intersubjetvidad.
El acto poétco, en cambio, es la emanación de un fujo semiótco cuyo signifcado no corresponde a
ninguna convención preestablecida. El signifcado nace del compartr un ritmo, de una vibración
común que arroja sobre el mundo la luz de un sentdo que tene la garanta de alguna convención.
El acto poétco es un exceso semiótco que tende a intuir lo que está más allá del límite del
signifcado convencional y, al mismo tempo, es la revelación de una esfera de experiencia posible
todavía no experimentada (lo experimentable).26

issue_id=30 
23 Op.cit. Berardi (2017), p. 68
24 Imagen reiterada por la escritora ecuatoriana Monica Ojeda.
25 Si bien, la enumeración de funciones del lenguaje varía, para el caso es conveniente tomar la propuesta por Roman 

Jakobson: referencial, expresiva, apelatva, metalingüístca, fátca y poétca; la últma se orienta a la forma del mensaje y 
cómo esta opera afectando la estétca del receptor; este uso de codifcación lo abordará Berardi como exceso semiótco.

26 Berardi, Franco (2020) Respirare : caos y poesía. 1ª ed . Prometeo Libros: Buenos Aires, p. 25

http://www.performance-research.org/past-issue-detail.php?issue_id=30


La compasión del llanto es abordada por la bioartsta mexicana Edith Medina, en su trabajo “A Lágrima
Viva: Fisiología biológico social de una Lágrima”27, en el cual lo biológico se artcula con lo social y a la in-
versa: llorar corresponde a la efusión líquida del aparato lacrimal que se relaciona mediante una red neu-
ral a áreas del cerebro implicadas con la emoción. Las emociones que motvan el llanto, forman parte de
los procesos de subjetvación28 a los que están sujetos tanto grupo como individuo, de manera que el llorar
es normal en determinadas condiciones. Esto se observa en algunas culturas, de manera que es permisible
para mujeres e infantes llorar, mientras que adultos y hombres han de controlarse; a su vez, el control del
llanto afecta el cuerpo al no contarse con este mecanismo de desahogo emocional.   

[...] a mí me parece interesante pensar cómo esa lágrima podía estar viva en diferentes contextos
(en el contexto biológico en el contexto químico y en el contexto social) y mis piezas usualmente, o
mis proyectos siempre hacen esta vinculación fuerte entre un proceso íntmo, entre un proceso
biológico y/o cientfco y entre un proceso social, y me gusta mucho hacer esta interrelación porque
a veces parece que los procesos que estudiamos al interior de la ciencia pierden cercanía con todo
lo demás, con un contexto íntmo, con un contexto hacia afuera, social. 
Cuando yo comencé a investgar el proceso de las lágrimas y el llanto fue muy interesante que no
había investgaciones profundas sobre el llanto y sobre las lágrimas y esto en principio me pareció
muy peculiar porque el llanto tene una connotación social muy fuerte y sin embargo no tenemos
mucha información biológica y bioquímica sobre las lágrimas; es muy reciente la información que
tenemos ahora pero en ese momento cuando hice esta pieza que estoy hablando, más o menos, yo
creo que 2013, estamos hablando ya de 7 años. Yo empecé más o menos en el 2011 a hacer cultvos
de bacterias de lágrimas y fue hasta el 2013 que yo presenté la pieza en un festval que se llamaba
“Transito Mx” en el Centro Nacional de las Artes y que era sobre cuestones de arte y ciencia y arte
electrónico, en ese momento así se le llamaba al arte con tecnología, no arte electrónico, y
comienzo a hacerme estas preguntas porque bajo mi experiencia personal cada vez que alguien me
veía a llorar entendía el llanto como  [...]  hubo una expresión de alguien, con alguien que salía en
ese momento, que me dijo cuando te veo llorar [...]  siento que hay un proceso como de
manipulación hacia mí y yo decía ¿qué sucede cuando alguien te ve llorar ?¿qué es lo que pasa en el
otro además de en t que como está interviniendo socialmente este llanto no y como también el
género establece una determinación con el llanto? entonces cuando empecé a hacer la
investgación porque la pregunta es que yo este proyecto lo desarrollé sólo con mujeres fue un
proyecto que empecé a desarrollar en mí como un prototpo como la cobaya de alguna manera no
hacer todo el proceso de experimentación en mí y luego ya trabajé con 20 mujeres que me donaron
sus lágrimas, sin embargo al hacer la investgación nos dimos cuenta que en efecto las mujeres
lloramos más que los hombres y esto es casi por una cuestón hormonal y es también por una
cuestón que también permea lo social, entonces hay una [...] una cuestón de construcción cultural;
sin embargo a nivel hormonal biológico si hay una tendencia mayor sobre todo por los cambios que
nosotras tenemos, hormonales, hablaba la investgación de que las mujeres podíamos llorar unas
dos o tres veces a la semana en los hombres lloraban por mucho cada quince días entonces esto
hacía por completo la diferencia y me parecía interesante entonces cómo se construía el llanto
desde el aspecto cientfco y luego desde el aspecto social que sucede cuando yo me veo llorar qué
sucede cuando los otros me ven llorar y entonces yo tuve que hacer un muestreo de lágrimas... 29

27 htps://edithmedina.wordpress.com/obra/alagrimaviva/ 
28 Se marca la diferencia respecto a “subjetvidad”, entendiendo la primera como proceso dinámico de construcción de la 

identdad, distnto de lo estátco, atada al sujeto, de la subjetvidad. Esta postura se desarrolla desde Gilbert Simondón, 
Deleuze/Guatari y muchas variaciones. La dinámica afrma el criterio recursivo (retroalimentación) dando sesgo a las 
relaciones que intervienen en colectvo/partcular que codependen. Dando créditos a Deepseek: "La subjetvación es lo que 
ocurre cuando el algoritmo de TikTok y el inconsciente colectvo se divorcian, pero siguen viviendo en el mismo 
departamento. Cf. Simondon (1958) para detalles técnicos".

29 A partr de una transcripción digital de la entrevista a Edith Medina: htps://youtu.be/40BDRsBruSg?si=hipgL0m6lnITorFz , 
especialmente entre 00:06:10 – 00:25:10 (19 min.) 6 nov 2020 (Quanta)

https://youtu.be/40BDRsBruSg?si=hipgL0m6lnITorFz
https://edithmedina.wordpress.com/obra/alagrimaviva/


Como complemento se puede revisar: 
htps://fahrenheitmagazine.com/arte/visuales/lagrimas-como-lienzo-para-crear-asi-es-el-bioarte-de-edith-medina?

utm_source=chatgpt.com 

https://fahrenheitmagazine.com/arte/visuales/lagrimas-como-lienzo-para-crear-asi-es-el-bioarte-de-edith-medina?utm_source=chatgpt.com
https://fahrenheitmagazine.com/arte/visuales/lagrimas-como-lienzo-para-crear-asi-es-el-bioarte-de-edith-medina?utm_source=chatgpt.com


Disciplinar el pensamiento ha permitdo trabajar ordenadamente en función de conocer, pudiendo cons-
tatarse el bienestar producido a una humanidad que ha logrado solucionar sus problemas, establecer el
sentdo de lo humano que trabaja a la luz de la razón y con la metculosidad analítca con que penetra cos-
mos y átomos. Paradógicamente, el orden normatvo anquilosa la insttución de límites, haciendo de estos
el abismo que separa todo lo que no se somete, no se reduce, o que sobra: el límite llega a establecer el
orden sostenido sobre la exclusión, validado por la desigualdad de poder. La presencia del pensamiento in-
disciplinado de lo artstco impulsa a despertar la imaginación, invita desbordar el sentdo de los conceptos
para que incluyan la “luz negra” que reverbera en el lugar de toda exclusión, que llama a ir tras vestgios
más allá de la limitación interiorizada.

El sentdo se encuentra en la maleabilidad de pensar en multplicidad de direcciones y compartr infni-
dad de codifcaciones, la comunicación de “un bit” ha de transformarse en capacidad de compartr bajo la
comprensión de lo complejo, controlar es llevar a buen puerto el barco, para que el kybernetes señale nue-
vo sentdo y programe su ruta.


	El cuerpo obsoleto actualizado en el cuerpo máquina
	Natural History of the Enigma10
	Vida poética

